
OLIVEIRA, R. B.; ALMEIDA, M. V. S. L. 

177 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

RELIGIOSIDADE, MEMÓRIA E ARQUEOLOGIA: BENDITOS NA COMUNIDADE 
LAGOA DAS VACAS 

RELIGIOSITY, MEMORY AND ARCHEOLOGY: BLESSED IN THE LAGOA DAS VACAS COMMUNITY 

 

Rimie Braga de Oliveira i  

Marcus Vinicius Santana Lima Almeida ii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

_______________________ 
i Mestranda em Arqueologia da 
Universidade Federal do Vale do 
São Francisco (Univasf), bolsista 
Capes. E-mail: 
eloina_180@hotmail.com 
 
ii. Docente do Programa de Pós-
Graduação em Arqueologia da 
Universidade Federal de 
Pernambuco (Univasf). E-mail: 
marcus.lima@univasf.edu.br 

Resumo Neste trabalho analisamos a manifestação religiosa, “benditos da Maria 
do Estevão” presente na comunidade Lagoa das Vacas, zona rural de Coronel 
José Dias, tradição iniciada no ano de 1965 e que vem se mantendo até os dias 
atuais. Buscou-se aqui apresentar a devoção e louvores à Nossa Senhora da 
Saúde, sob olhar das pessoas que veneram em forma de bendito, dentro de um 
contexto de fé, crença e santidade de Maria (sobre a nomenclatura devocional 
de Nossa Senhor da Saúde) e São José, santos estes que as devoções se 
apresentam com maior recorrência na festividade local. Para além da devoção 
aos santos, apresentamos ainda os rituais que compõem a história da novena. 
As pessoas fazem suas devoções em reuniões familiares, procedendo e 
reconhecendo essa prática cultural, cultivada até os dias atuais; assim se 
propagam as novas gerações, devido a sua grande importância na comunidade. 
Dessa forma, a visibilidade sobre esta manifestação religiosa justificou-se pelo 
fato de que ao longo dessa caminhada, a mesma vem se mantendo em fé e 
cultura. Portanto, não deixar cair no esquecimento é essencial para valorização 
cultural dos benditos. Palavras-Chave: Arqueologia. Bendito. Comunidade. 

Abstract: This work analyzed the religious manifestation, “benditos da Maria do 
Estevão” present in the Lagoa das Vacas community, rural area of Coronel José 
Dias, a tradition that began in 1965 and has continued to this day. Here we 
sought to present the devotion and praises to Our Lady of Health, under the eyes 
of the people who worship in the form of the blessed, within a context of faith, 
belief and holiness of Mary (under the devotional nomenclature of Our Lord of 
Health) and Saint Joseph, these are the saints whose devotions appear most 
frequently in local festivities. In addition to devotion to the saints, we also 
present the rituals that make up the history of the novena. People perform their 
devotions at family gatherings, proceeding and recognizing this cultural practice, 
cultivated to this day; This is how new generations spread, due to their great 
importance in the community. In this way, the visibility of this religious 
manifestation was justified by the fact that throughout this journey, it has 
maintained its faith and culture. Therefore, not letting it fall into oblivion is 
essential for the cultural appreciation of the blessed. Keywords: Archaeology. 
Blessed. Community. 

  



Do Parque ao Museu: Explorando os Impactos Sociais, Ambientais e Culturais na Floresta Fóssil de Teresina- PI 

178 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

Introdução 

O presente artigo se debruçou sobre a religiosidade, cultura material e imaterial presentes na 

comunidade Lagoa das Vacas no município de Coronel José Dias, e teve como foco a Memória, 

as relações com os santos, ritos e promessas realizadas em torno dos benditos em honra à Nossa 

Senhora da Saúde. Neste contexto, foi dada a relevância sobre saberes tradicionais, observando 

a contextualização em cada momento do novenário. A descrição se embasou em relatos orais, 

fotografias e em elementos que fizeram parte do contexto comunitário, como os que estão 

presentes no altar: velas, flores, santos de devoção e, para além destes, os rituais feitos pelas 

pessoas durante a novena.  

A comunidade Lagoa das Vacas está localizada no território Serra da Capivara, no município de 

Coronel José Dias no estado do Piauí, região pertencente ao sertão nordestino. O 

desenvolvimento das narrativas sobre a novena de Nossa Senhora da Saúde neste local se 

apresenta através de entrevistas semiestruturadas, o roteiro norteador teve como pré-requisito 

evidenciar fatos e elementos que contam a história dos benditos. 

A história dos benditos tem como marco temporal para a pesquisa a promessa realizada no ano 

de 1965, na casa dos senhores Estevão Ribeiro Braga e Maria das Dores de Oliveira Braga, que 

foi realizada em prol da saúde de Maria das Dores, logo após sua gestação em decorrência da 

dificuldade de amamentar sua filha.  Ao receber uma imagem de Nossa Senhora da Saúde de 

seu pai, Maria se apega à Santa e realiza este ato de devoção. 

A escolha desta temática surgiu em decorrência dos contatos com a reza através da minha 

família, sendo que desde criança minha mãe me permitiu vivenciar estes momentos com a 

novena, com os moradores oriundos da comunidade e das outras em seu entorno. Notificados 

alguns elementos culturais que careciam de ser registrados, como por exemplo os devotos, os 

rituais, os santos e os cantos. O propósito foi destacar as relações de pessoas da comunidade e 

sua devoção aos santos, a partir do contexto dos benditos. Portanto, a reza em honra à Nossa 

Senhora da Saúde na comunidade Lagoa das Vacas se colocou como um espaço de 

pertencimento, afeto e memória. 

A justificativa se realiza à medida em que apresentamos os benditos, as promessas na 

perspectiva social e comunitária, possibilitando destacar os objetos materiais e imateriais que 

compõem o contexto da novena como das devoções aos santos e comunitário. Portanto, as 



OLIVEIRA, R. B.; ALMEIDA, M. V. S. L. 

179 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

histórias dos benditos e as relações devocionais possibilitam a criação dos sentimentos de 

pertencimento e de identidade, pois, através da memória, da cultura material e imaterial 

podemos dialogar sobre as práticas religiosas desenvolvidas na comunidade Lagoa das Vacas ao 

longo do tempo.  

De modo final, destaca-se ainda que esta pesquisa se desenvolveu através de informações 

decorrentes da oralidade, reconhecendo as memórias ligadas às promessas, os fatores que 

ligam ao ato da súplica que se fizeram presentes nas falas das pessoas que concederam as 

entrevistas.  

Aportes teóricos: arqueologias, religiosidade e memória.  

As discussões sobre o interesse dos arqueólogos sobre o fazer ciência se apresentam em 

múltiplas questões arqueológicas. Guimarães (2018) diz que o arqueólogo é um ser que traz 

consigo um livro em suas mãos, em vez de um chicote. Sua maior riqueza não se apresenta no 

achado arqueológico, mas sim através das possibilidades de conhecimento que são 

apresentados em torno de uma descoberta arqueológica, que a ciência realiza. 

O envolvimento social dos arqueólogos permite enxergar os bens arqueológicos através de 

novas lentes, uma vez que possibilita um estímulo para a educação patrimonial, para identidade 

e para o sentido de pertença diante dos achados arqueológicos juntos aos territórios 

comunitários, diversificando, assim, as diferentes formas de fazer arqueologia (Funari e 

Carvalho, 2007). 

No contexto religioso, Guimarães (2018) discorre que a arqueologia da religião se apresenta 

como subárea da arqueologia, e sua finalidade é fornecer análises decorrentes de investigações 

acadêmicas com o intuito de ajudar o homem da modernidade a entender a religiosidade desde 

sua ancestralidade.      

Partindo da investigação da cultura material, mais precisamente de análises 
de produções de cunho religioso ou aspectos ligados a religiosidade 
encontrados nos sítios arqueológicos, o arqueólogo da religião, como em 
qualquer área da ciência, deve produzir informações consistentes, através de 
um método científico que norteie todo o processo de investigação, desde a 
seleção da amostra até os resultados (Guimarães 2018, p. 30).  

Guimarães (2018) traz o seguinte questionamento: Mas por que estudar Arqueologia da 

Religião? Partindo desse princípio ele reformula esse questionamento em duas perguntas, tendo 



Do Parque ao Museu: Explorando os Impactos Sociais, Ambientais e Culturais na Floresta Fóssil de Teresina- PI 

180 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

como recorte no primeiro momento o porquê estudar Arqueologia? A este respeito, o autor 

considera esse questionamento como algo mais simples, pois a referência se faz pela 

compreensão do passado, pois para ele os seres humanos são curiosos para entenderem os 

acontecimentos históricos. Neste contexto, a finalidade do arqueólogo é possibilitar 

interpretações que ajudam a dar respostas para a curiosidade da humanidade. 

Já os estudos voltados para quê estudar a religião? Em sua resposta ele afirma ser necessário 

compreender a humanidade em seus comportamentos baseando-se em suas crenças. Para 

tanto, estudar a arqueologia da religião significa utilizar-se das crenças, onde também essas 

mesmas crenças se permitem e passam a ser compreendidas diante dos conhecimentos em 

torno da cultura material.    

Para Lima (2011), a cultura material sempre esteve presente nos debates arqueológicos, em 

alguns momentos se colocaria como uma forma de compreensão da espécie humana, embora 

em linhas gerais as mudanças são constituídas pela hereditariedade que se acentua em uma 

continuidade.  

Segundo o mesmo referencial, nos últimos anos, a arqueologia passa a visualizar a cultura 

material como um agente ativo, onde sua reprodução e transmissão é repleta de significado e 

não se deve ignorar. A cultura material não se realiza por um sistema, mas pela escolha do 

indivíduo e pensamentos ideologicamente estabelecidos. 

Em uma conjuntura da arqueologia da religião em sua diversidade de produção científica, 

Gomes e Sá Júnior (2012, p. 6) pontuam o seguinte: “é possível observar nas novenas analisadas 

a presença do primeiro macro conjunto, prático-religioso, com composições de caráter prático-

utilitário, levando em consideração as práticas de intenção mágica e religiosa”. De acordo este 

referencial, a prática da oralidade se configura como um dogma, como também uma prática de 

sobrevivência.  

As celebrações de cunho popular religioso se definem como um espaço híbrido, no qual as 

dinâmicas e funções sociais que aparentemente são incompatíveis com o mundo sagrado e 

institucionalizado se deparam com um acolhimento natural. Os benditos se configuram como 

uma voz poética, e esta voz que é cantada que se faz no discurso proferido pelas comunidades, 

pois é através da história daquele povo, da história comunitária que habita a memória (Gomes 

e Sá Junior 2012). 



OLIVEIRA, R. B.; ALMEIDA, M. V. S. L. 

181 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

Em se tratando da memória, Pollak (1992) a compreende em duas vertentes: primeiramente, se 

coloca como fenômeno de cada indivíduo, íntimo, por outro, a mesma se desenvolve em 

contextos coletivos e sociais, onde se permite transformações, submetida a flutuações e repleta 

de mudanças.  

Na memória, se desenvolve sentimentos afetivos.  Mageste e Amaral (2022) dizem que ao 

dialogar com os atores locais nos contextos arqueológicos em que se trabalha a memória e a 

afetividade floresce, se configura como uma nova forma de pensar o rumo das ciências.  

Ao nosso ver, as arqueologias afetivas instigam a construção de alternativas, 
em compasso com as preocupações latino-americanas. Nos encontros entre 
afeto e experiência, distinguimos possibilidades concretas de democratização 
de espaços e discursos acadêmicos, explicitando os seus efeitos na 
construção de novos problemas, práticas e objetivos de pesquisa. (Mageste e 
Amaral, 2022, p. 28)  

Para a arqueologia afetiva, os termos fazem parte de uma ciência atual, moderna, onde novas 

agências vão se consolidando. Isso é possível na medida em que a arqueologia se desenvolve 

por caminhos mais democráticos, adentrando em todas as camadas sociais e plurais. Neste 

contexto, é permitido que o indivíduo se estabeleça como parte do processamento científico.  

Metodologia 

A metodologia desenvolvida neste trabalho apresentou-se como criteriosa na escolha dos 

caminhos a serem percorridos, pois a partir do que é pensado, o trabalho pode refletir nos seus 

resultados da pesquisa. Para tanto, foi necessário realizar análises a partir de critérios de todo 

material pesquisado e sua devida sistematização. 

O uso de entrevista foi de fundamental importância para a realização desta pesquisa, tendo em 

vista que existem poucos registros escritos. São essas fontes, muitas vezes silenciadas, que nos 

forneceram subsídios para a realização de uma pesquisa. 

Realizamos entrevistas com pessoas que vivenciaram e vivenciam essa prática religiosa, como 

também procuramos entender a realidade local e, dessa maneira, abrir maiores possibilidades 

de coleta de informação que possam desencadear um melhor entendimento acerca das 

questões abordadas nesta pesquisa. Neste sentido: 

 



Do Parque ao Museu: Explorando os Impactos Sociais, Ambientais e Culturais na Floresta Fóssil de Teresina- PI 

182 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

Entrevistas semi-estruturadas são uma técnica qualitativa de coleta de dados 
que objetiva investigar diferentes perspectivas e pontos devistas sobre um 
fato, por meio das percepções dos(as) entrevistados(as). Foca em símbolos, 
significados, crenças, atitudes, valores e motivações. Apresenta uma 
combinação entre estrutura (roteiro) e flexibilidade (natureza interativa e 
possibilidade de aprofundar questões) (Rocha, 2021, p. 6) 

Para tanto, as entrevistas trazem elementos que contribuem para se reescrever o conhecimento 

como uma nova alternativa, elencando fatores que servem de suporte entre os saberes 

populares e os saberes científicos. E dentro dessa perspectiva:  

Ao selecionar a entrevista semi-estruturada, também denominada 
“focalizada” por aquele autor, o pesquisador mira uma determinada 
experiência ou situação que deseja conhecer em profundidade e, de 
antemão, define tópicos e variáveis ancorados no seu problema e/ou nos 
objetivos da pesquisa, nas hipóteses que seu referencial teórico suscita ou no 
conhecimento prévio daquela situação (Lombardi et al., 2021, p. 36). 

Neste estudo, depois de selecionarmos os colabores para pesquisa, organizamos uma entrevista 

semiestruturada, com questionamentos, a fim de que através de seus relatos fosse 

demonstrado como se deu o processo de formação desta manifestação cultural religiosa, quais 

mudanças ela sofreu e como as tradições permanecem; por isso, depois de feito este 

procedimento, passamos a fazer a transcrição das entrevistas, análise e, por fim, inclusão delas 

no trabalho.  

Nas estratégias utilizadas para as entrevistas observamos alguns estágios, a citar: 

- Elaboração de entrevista de maneira a permitir documentar as concepções sobre 
objeto de pesquisa em questão; 

- Resumo do roteiro com as questões elaboradas e realização da entrevista; 

- A organização e análise das entrevistas se divide em três estágios, a mencionar: 

a) transcrição das entrevistas: buscando, reproduzir na íntegra todos os relatos, com 
maior nível de confiabilidade; 

b) análise dos escritos, tentando um alto nível de credibilidade; 

c) síntese e discussão das entrevistas. 

Dialogando com as etapas supracitadas, esta pesquisa selecionou as categorias a serem 

entrevistadas: a) pessoas que já fizeram promessas, b) a idealizadora da novena, c) pessoas de 

outras comunidades que participam com assiduidade.  



OLIVEIRA, R. B.; ALMEIDA, M. V. S. L. 

183 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

Entre os participantes da novena para este trabalho de entrevistas, selecionamos Dona Maria 

das Dores de Oliveira Braga, sendo ela a   idealizadora da novena a Nossa Senhora da Saúde e 

responsável por manter a tradição dos benditos. Outra pessoa escolhida para a entrevista foi 

Dona Mirtes Braga de Oliveira, que ao longo dos anos participou ativamente da novena e sua 

escolha se deu pelo fato de que a mesma já realizou promessas e já ter participado como 

responsável pelo pássaro e bandeira.       

A transcrição das entrevistas permitiu um levantamento sobre os acontecimentos voltados à 

novena da comunidade Lagoa das Vacas. Portanto, transcrever as entrevistas é proporcionar à 

ciência fatos novos que servem como documento para a realização de trabalhos futuros voltados 

para esta temática. 

Lagoa das Vacas: materialidade, memória e devoção   

A região Nordeste destaca-se, entre outros elementos, por suas crenças populares católicas que 

perduram ao longo da história, e como objeto deste estudo apresentaremos a festividade à 

Nossa Senhora da Saúde no sertão nordestino, mais especificamente na comunidade Lagoa das 

Vacas, município de Coronel José Dias, Piauí. Assim, a proposta aqui apresentada situa-se dentro 

da discussão sobre os “Benditos de Maria do Estevão” da comunidade Lagoa das Vacas - Coronel 

José Dias, fazendo uma análise sobre o processo de festividade, destacando desde roteiro, 

cânticos e fiéis dentro da manifestação cultural religiosa presente na comunidade apresentada 

por pessoas que vivenciam ou vivenciaram ao longo do tempo tal demonstração cultural.  

Roteiro da novena:  

No primeiro dia de novena as pessoas que fizeram promessas no ano anterior, participam sendo 

um responsável pela bandeira e outro pela santa. Os mesmos chegam por volta das 19 horas.   

Na promessa com a bandeira, se realiza do seguinte modo:  traz uma nova e o pássaro 

remodelado, tal prática envolve a família que ficou responsável.  

A promessa com a santa a pessoa responsável leva um pano bordado para pegar o quadro com 

a imagem de Nossa Senhora da Saúde. Na chegada, próximo à casa da Maria do Estevão, os 



Do Parque ao Museu: Explorando os Impactos Sociais, Ambientais e Culturais na Floresta Fóssil de Teresina- PI 

184 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

noiteiros1, em especial o responsável pela bandeira, ao se aproximar da casa, solta fogos de 

artifício para sinalizar a sua chegada. Esse ato é compreendido pelos demais da vizinhança como 

um anúncio que os noiteiros estão chegando e já se aproxima do horário para iniciar a novena. 

O novenário tem uma duração de nove noites e o horário previsto para o início é às 19:30. Na 

Figura 1 apresentam-se os noiteiros e a dona Maria do Estêvão na primeira noite de novena.  

 

Figura 1: Dona Maria do Estevão recepcionou os responsáveis pela promessa. Fonte: arquivo pessoal, 
(2024). 

Ao chegarem na casa, são recepcionados pela dona Maria e sua filha Cleonice. Nesse espaço de 

tempo até o horário de começar a novena é servido um café.  As pessoas são acomodadas em 

cadeiras e bancos de madeira no terreiro da casa. Nesta mesma noite, é hasteada a bandeira no 

centro do terreiro e que fica na linha da porta de entrada da casa; após esse momento, segue-

se para dar início a novena dentro de casa. Esse ritual só acontece no primeiro dia. Na Figura 2 

momentos do hasteamento da bandeira no terreiro da casa.  

 

 

1 Pessoas ou grupos que ajudam financeiramente ou de outra modo com a novenas e festas religiosas. 



OLIVEIRA, R. B.; ALMEIDA, M. V. S. L. 

185 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

 

Figura 2: Devotos hasteando a bandeira. Fonte: arquivo pessoal (2024). 

Depois de realizado esse processo, nos dias seguintes até o oitavo dia, as pessoas chegam no 

horário previsto, entre as 19hs e 20hs, à medida que vão chegando são acolhidas e servido um 

café. Nesses dias ao iniciar a novena é soltado fogos de artifícios, momento este onde a 

responsável pede algum dos presentes para realizar este ato. Na Figura 3 apresenta-se o 

momento em que as pessoas estão se organizando para iniciar mais uma noite na novena. 

O último dia é o mais aguardado por todos, pois ficam na expectativa para saber quem vai pegar 

a bandeira para o ano seguinte. A acolhida de dona Maria continua de maneira simples e, logo 

em meio às conversas, chega o tradicional café. A novena ocorre como de costume e no final as 

pessoas saem para o terreiro para que a bandeira seja arrancada do buraco, e uma pessoa que 



Do Parque ao Museu: Explorando os Impactos Sociais, Ambientais e Culturais na Floresta Fóssil de Teresina- PI 

186 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

ali está passa a bandeira sobre os demais que estão em círculo em torno da bandeira. Na Figura 

4 temos o momento de preparação para a derrubada da bandeira.  

 
Figura 3: Devotos organizados para dar início a novena. Fonte: arquivo pessoal, (2024). 

 
Figura 4: Devotos saindo para o terreiro. Fonte: arquivo pessoal, (2024). 



OLIVEIRA, R. B.; ALMEIDA, M. V. S. L. 

187 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

Neste processo, a pessoa que conseguir pular e pegar a bandeira leva para casa com o 

compromisso, perante Nossa Senhora da Saúde e dona Maria, de no ano seguinte trazer outra 

bandeira com os mesmos dizeres e o pássaro (simbolizando o divino espírito santo) revestido 

com penas novas. A pessoa que pegou a bandeira vem para a porta de entrada e coloca a 

bandeira de modo que todos entrem e toquem na bandeira. 

Já se encaminhando para o final, quando todos os presentes se encontram dentro de casa, dona 

Maria faz os agradecimentos e os santos são guardados no oratório dentro do quarto. E, nesse 

último dia, após o final da novena é servido um lanche que é composto de bolo doce de tapioca, 

farofa, refrigerante, carne assada de porco e coxinha. 

Benditos aos santos de devoção 

As informações sobre a manifestação religiosa dos “benditos da Maria do Estevão” se realizam 

através da devoção aos santos, tendo como referência as imagens de Nossa Senhora da Saúde, 

São José, Nossa Senhora de Fátima São Roque, Santo Expedito, santos que fazem parte do 

cotidiano das pessoas da comunidade Lagoa das Vacas em Coronel José Dias no estado do Piauí. 

Santos estão representadas no oratório familiar de dona Maria do Estevão como podemos ver 

na figura 5. 

 
Figura 5: Oratório na residência de Dona Maria do Estevão. Fonte: arquivo pessoal (2020). 



Do Parque ao Museu: Explorando os Impactos Sociais, Ambientais e Culturais na Floresta Fóssil de Teresina- PI 

188 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

Ainda no oratório temos jarros com flores, velas, toalha pintada a mão com estampa de flores e 

texto referente a Nossa Senhora da Saúde e a data da realização da novena do ano de 02/02/14, 

compondo assim todo o ritual da novena.  

A Srª. Maria do Estevão, agricultora, aposentada, nos relatou da sua experiência na vivência na 

zona rural e, sobretudo das contribuições que a fé, através da reza, tem fortalecido a sua 

permanência no meio rural em meio às dificuldades inerentes ao clima semiárido na região.  A 

nossa colaboradora nos apresenta a reza que é realizada nas novenas, e cita um trecho, como 

podemos acompanhar abaixo: 

Bendito de Nossa Senhora da Saúde 
Nossa Senhora da Saúde 

Aqui vim lhe visitar 
Vim também pedir uma esmola 

E se voz quiser nos dar. 
 

É se voz quiser nos dá 
Eu peço por caridade 

para repartir com os pobres 
na maior necessidade. 

 
Quem quiser saber quem é o divino 

Espírito santo, 
É uma pombinha celeste, 
Toda vestida de branco. 
Toda vestida de branco 

 
Tem os pés e o biquinho vermelho 

Essas são as três pessoas 
Do nosso pai verdadeiro. 

 
Quando o sol vem saindo 
Pede licença ao Senhor 
Para entregar seus raios 

Ao divino resplendor. 
 

Ao divino resplendor, divino 
Consolador, consolai as nossas almas 

Quando neste mundo eu for. 
 

Quando deste mundo eu for 
Os anjinhos irão também 

Levai minha alma para o céu 
Para todo sempre. Amém. 

 



OLIVEIRA, R. B.; ALMEIDA, M. V. S. L. 

189 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

Em outro momento, dona Mirtes Braga, 58 anos, agricultora, que também vivenciou esse 

período de reza e louvores a Deus e aos santos, assim como as lutas e desafios enfrentados pelas 

famílias residentes nas comunidades adjacentes à Lagoa das Vacas e que juntas tinham 

oportunidade de discutir e tentar estratégias de sobrevivência no coletivo através das 

experiências e vivências religiosas, ao tempo em que procura repassar aos seus descendentes 

essa fé e devoção. A nossa colaboradora nos apresenta uma reza que aprendeu quando ainda 

era criança e que ainda permanece viva na sua memória, como também ainda é presente nos 

Benditos de Maria, como podemos observar abaixo: 

Divino São José 
Meu divino São José, aqui estou 

em vossos pés. Pedindo água com 
bondância, meu Jesus de Nazaré. 

 
Quem quiser chuva na terra, se 
apegue com São José, que ele é 
um santo milagroso, pela vossa 

santa fé. 
 

Quem fizer suas penitências 
Contrite no coração, é de ver de hora 

instante a chuva de Deus no chão. 
 

Meu divino São José, pela cruz que traz 
na mão, nem de fome e nem de 
sede, não matais seus filhos não. 

 
Pedi e tornei a pedir, com o joelho 

no chão. Aqui na terra eu peço 
chuva e lá no céu a salvação. 

 
Oferecemos esse bendito, ao divino 

São José, que nos dê chuva na 
terra pela a vossa santa fé. 

Diante desse propósito que instiga a demanda religiosa, a trajetória nos faz justificar interesse 

pelo bendito como uma cultura que permanece viva dentro de um parâmetro que tende a se 

inovar, não perdendo sua essência. Motivado pelo contexto histórico que nos possibilita 

conhecer essa trajetória de vida em comunidade, realizando um trabalho de valorização em suas 

dimensões que perpassam a fé e a devoção em torno da religiosidade. 

 



Do Parque ao Museu: Explorando os Impactos Sociais, Ambientais e Culturais na Floresta Fóssil de Teresina- PI 

190 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

Considerações finais  

Ao desenvolver a pesquisa arqueológica aqui proposta, observa-se que na comunidade Lagoa 

das Vacas através da cultura material e imaterial dos benditos, permite um entendimento social 

e comunitário sobre a vida religiosa praticada através da fé, de súplica aos santos de devoção, 

como, por exemplo, Nossa Senhora da Saúde e São José, Santos que fazem parte do cotidiano 

familiar. Um fator marcante é a reza e promessa por conta da estiagem que acarreta muita 

dificuldade no semiárido, fato que fazem da figura do santo São José seja presença marcante 

nas promessas dos devotos.  

Os ritos têm características próprias, e fazem dessa prática uma referência no que diz respeito 

ao catolicismo popular. Os utensílios utilizados são a bandeira, pomba, se caracterizam como 

marcadores da cultura material e imaterial e por fazerem parte dos rituais presentes na novena 

em honra à Nossa Senhora da Saúde. Portanto, essa comunidade visualiza nessa prática religiosa 

elementos que têm contribuído para a permanência desse aspecto cultural, de modo que os 

benditos têm contribuído no processo de identidade de afirmação do catolicismo popular da 

comunidade  

Infere-se que o envolvimento na pesquisa com um olhar arqueológico, por meio da Arqueologia 

Pública, possibilitou uma participação ativa e colaborativa da comunidade. Essa abordagem 

permitiu observar os "benditos" a partir da percepção das próprias pessoas e de suas relações 

com a materialidade. 

A contribuição da Arqueologia da Religião, por sua vez, direciona o olhar para a compreensão 

da cultura a partir de suas expressões religiosas e de suas ligações ancestrais. Essa vertente 

enriquece a análise ao considerar as práticas espirituais como elementos fundamentais na 

construção das identidades e memórias coletivas. 

Referências  

FUNARI, P.P.A. e CARVALHO, A.V., 2007. Arqueologia e Patrimônio no século XXI: As perspectivas 

abertas pela arqueologia pública. In: Anais do III Encontro de História da Arte. Campinas: 

IFCH/UNICAMP, pp.133-140. 



OLIVEIRA, R. B.; ALMEIDA, M. V. S. L. 

191 
Revista Noctua – Arqueologia e Patrimônio 
https://doi.org/10.26892/noctua.v1i10p177-191 

GOMES, C.M. e SÁ JÚNIOR, L.A., 2012. A tradição e modos de realização discursiva nos benditos 

populares. Revista Odisseia, (9), pp.21-36. 

GUIMARÃES, F., 2018. Arqueologia da Religião: Método e Interpretação do Produto Artístico da 

Religião. Macapá: Unifap. 

LOMBARDI, M.R. et al., 2021. A entrevista semiestruturada. In: LOMBARDI, M.R. (org.) O prazer 

da entrevista em pesquisas qualitativas. 5ª ed. Curitiba: CRV, pp.1-160. 

LIMA, T.A., 2011. Cultura material: a dimensão concreta das relações sociais. Boletim do Museu 

Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, 6(1), pp.11-23. 

MAGESTE, L.E. e AMARAL, A.M., 2022. As arqueologias afetivas na produção discente da 

Universidade Federal do Vale do São Francisco: desdobramentos históricos e interfaces teóricas 

na construção da Arqueologia no Sudeste e Sudoeste do Piauí. Boletim do Museu Paraense 

Emílio Goeldi. Ciências Humanas, 17(2), e20210041. 

POLLAK, M., 1992. Memória e identidade social. Revista Estudos Históricos, 5(10), pp.200-215. 

ROCHA, V., 2021. Da teoria à análise: Uma introdução ao uso de entrevistas individuais 

semiestruturadas na ciência política. Revista Política Hoje, 30(1), pp.197-251. 


	RELIGIOSIDADE, MEMÓRIA E ARQUEOLOGIA: BENDITOS NA COMUNIDADE LAGOA DAS VACAS
	RELIGIOSITY, MEMORY AND ARCHEOLOGY: BLESSED IN THE LAGOA DAS VACAS COMMUNITY
	Introdução
	Aportes teóricos: arqueologias, religiosidade e memória.
	Metodologia
	Lagoa das Vacas: materialidade, memória e devoção
	Roteiro da novena:
	Benditos aos santos de devoção
	Considerações finais
	Referências


